# تم تحميل هذا الملف من موقع المناهج البحرينية





# مذكرة دين 101

موقع المناهج ← المناهج البحرينية ← الصف الأول الثانوي ← تربية اسلامية ← الفصل الأول ← مذكرات وبنوك ← الملف

تاريخ إضافة الملف على موقع المناهج: 22:47:31 2024-12-26

ملفات اكتب للمعلم اكتب للطالب ا اختبارات الكترونية ا اختبارات ا حلول ا عروض بوربوينت ا أوراق عمل منهج انجليزي ا ملخصات وتقارير ا مذكرات وبنوك ا الامتحان النهائي ا للمدرس

المزيد من مادة تربية اسلامية:

# التواصل الاجتماعي بحسب الصف الأول الثانوي











صفحة المناهج البحرينية على فيسببوك

الرياضيات

اللغة الانجليزية

اللغة العربية

التربية الاسلامية

المواد على تلغرام

# المزيد من الملفات بحسب الصف الأول الثانوي والمادة تربية اسلامية في الفصل الأول

|                                | <del></del> ., |
|--------------------------------|----------------|
| ملخص مقرر دین 101              | 1              |
| ملخص التربية الإسلامية دين 101 | 2              |
| ملخص دین 101                   | 3              |
| أنشطة التربية الإسلامية        | 4              |
| ملخصات تعزيزية ومذكرة دين 101  | 5              |



مملكة البحرين وزارة التربية والتعليم مدرسة مدينة عيسى الثانوية للبنين

قسم التربية الإسلامية

مذكرة مراجعة لمقرر دين 101 دراسات في العقيدة الإسلامية

تدقيق أ/ياسر الجودر

إعداد أ / أحمد عبد الرحيم

ملحوظة: هذه المذكرة لا تغني عن الكتاب المدرسي وإنما هي مساندة له ولا تنسوا حقيبة الطالب التحريرية

|                 | اسم الطالب: |
|-----------------|-------------|
| الشعبة: 1 وحد ( |             |
| الشعبه: 1 وحد ( |             |
| لأكاديمي:       | الرقم ا     |

### تقديم

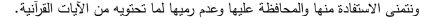
بناء على رغبة كثير من أبنائنا الطلاب قمت بإعداد هذه المذكرة المختصرة؛ لتكون عونا لهم على تحصيل أكبر قدر من المعلومات الدراسية ليلة الامتحان في أقصر وقت وبأقل مجهود.

وحرصت أن أقدم من خلالها أكبر قدر من أسئلة الامتحانات السابقة حتى لا تكون أسئلة الامتحان مفاجأة للطالب فإن حالفني التوفيق فمن الله وحده ، وإن كان من نقص أو خطأ فمني ، وأنا إذ ألتمس العذر من أبنائنا الطلاب علي أي تقصير أدعو الله عز وجل أن ينتفعوا بما فيها من معلومات ، وأن يحققوا ما يطمحون إليه من نجاح وتفوق مع خالص الأماني بالتوفيق ، ولا تنسونا من صالح دعائكم .

# أ / أحمد عبد الرحيم

علما بأن هذه المذكرة لا تغني عن الكتاب المدرسي وإنما هي مساندة له، كما يمكنكم ترتيب أسئلة المذكرة على النحو التالي:

- تعريفات.
- أكمل الفراغات.
- صحح العبارات الخاطئة.
- ضع دائرة حول الإجابة الصحيحة.
  - علل.
  - ربط بین عمودین.
  - ربط بين الآيات ومدلولاتها.
    - مقارنة.
    - ترتیب آیات.



### مفهوم العقيدة

س1: عرف العقيدة لغة وشرعا.

ج لغة: لها عدة معان:

العقد نقيض الحل وعقد الحبل شد بعضه ببعض.

عقد العهد واليمين أكدها .

والعقد: العهد.

شرعا : التصديق الجازم المطابق للواقع القائم على الدليل .

س 2: ما جوهر العقيدة في الرسالات السماوية ؟

ج: التوحيد.

وما معنى التوحيد ؟

معناه : أن الله واحد لا شريك له .

س 3: قارن بين العقيدة الصحيحة والعقيدة الفاسهة مع التمثيل

: ح

| العقيدة الفاسدة                         | العقيدة الصحيحة                  | وجه<br>المقارنة |
|-----------------------------------------|----------------------------------|-----------------|
| هي العقائد المحرفة والعقائد التي من وضع | هي التي جاء بها الرسل الكرام ولم | التعريف         |
| البشر .                                 | يدخلها التحريف .                 | التعريف         |
| العقيدة اليهودية والنصرانية – البوذية . | عقيدة الإسلام .                  | الأمثلة         |

### س 4: ما مصدر العقيدة الصحيحة ؟

ج: القرآن الكريم والسنة النبوية.

: علل :

(أ) العقيدة الصحيحة هي عقيدة الإسلام .

ج: لأنه الدين الذي ارتضاه الله ولا يقبل غيره يقول تعالي ﴿ إِن الهِين عند الله الإسلام ﴾.

(ب) العقائد غير العقيدة الإسلامية عقائد فاسدة .

ج: لأنها إما محرفة وإما من وضع البشر.

س6: أين نجد العقيدة الإسلامية ؟

ج: نجدها في القرآن الكريم والسنة النبوية الصحيحة المطهرة .

س 7: ما الفرق بين العقيدة والشريعة ؟

ج: العقيدة: هي الإيمان وهي ثابتة لا تتغير عند جميع الأنبياء.

الشريعة: هي عمل الناس بمقتضي عقيدتهم وهي متغيرة بما يناسب أحوال كل أمة.

# خصائص العقيدة الإسلامية

#### س 1: عدد خصائص العقيدة الإسلامية مع الشرح بإيجاز .

- ج: 1- الربانية: أي أنها عقيدة موحى بها من عند الله تعالى وليس فيها شري ء من صنع البشر.
- 2- اليسر : أي أنها سهلة لا تعقيد فيها ولا غموض، وهي كذلك سهلة في تكاليفها كما أنها تقيم علاقة مباشرة بين العبد وربه فلا وساطة بينهما.
  - 3- الثبات: أي أن العقيدة الإسلامية لها حقائق ثابتة بثبات علم الله تعالي فلا يعتريها خطأ ولا نقص ولا تحريف ولا تبديل.
- 4- الإيجابية: أي أنها تجعل العبد إيجابيا في حياته فيعمل على جلب الخير ودفع الشر؛ لأنه يعتقد أن الله تعالى سيحاسب الناس على أعمالهم.
  - 5- التوازن: أي أنها جاءت ملبية لحاجات الإنسان الفطرية والعقلية والجسمية بدرجة متوازنة.

#### س 2 علل: العقيدة الإسلامية هي العقيدة الوحيدة التي تصلح لقيادة البشرية نحو الكمال.

ج: لأن مصدرها من عند الله تعالى، كما أنها المنهج الأقوم الذي يتفق مع فطرة الإنسان وعقله.

### س3 اربط بين النصوص الشرعية التالية وبين خصائص العقيدة الإسلامية :

- 1. قال تعالى : ﴿ لا يكلف الله نفسا إلا وسعها ﴾ ......
- 2. قال صلى الله عليه وآله وسلم: « من أحدث في أمرنا هذا ما ليس منه فهو رد » ..الربانية ( ).
  - 3. قال تعالى: ﴿ يأيها الرسول بلغ ما أنزل إليك من ربك ﴾ ................ الثبات ( ).
  - 4. قال تعالى: ﴿ فمن يعمل مثقال ذرة خيرا يره ومن يعمل مثقال ذرة شرا يره ﴾ .... اليسر ( ).

ج :

3. الربانية .

1. اليسر

4. الإيجابية .

2. الثبات .

# أركان العقيدة الإسلامية

### س 1 ما أركان العقيدة الإسلامية ؟

ج :

2. الإيمان بالملائكة .

الإيمان بالله تعالى .

4. الإيمان باليوم الآخر .

الإيمان بالرسل .

6. الإيمان بالقدر خيره وشره .

الإيمان بالكتب السماوية .

# س 2 دلل من القرآن والسنة علي أركان العقيدة الإسلامية :

ج: يقول تعالى: ﴿ آمن الرسول بما أنزل إليه من ربه والمؤمنون كل آمن بالله وملائكته وكتبه ورسله....

ويقول: ﴿ ليس البر أن تولوا وجوهكم قبل المشرق والمغرب ولكن البر من آمن بالله واليوم الآخر والملائكة والكتاب والنبيين ..... ويقول: ﴿ إِنَا كُل شِيء خلقناه بقدر ﴾ ويقول صلى الله عليه وآله وسلم: عندما سأله جبريل في الحديث الشريف: ما الإيمان فقال: ﴿ أن تومن بالله وملائكته وكتبه ورسله واليوم الآخر وتؤمن بالقدر خيره وشره »

#### س 3 ماذا تتطلب هذه الأركان ؟

ج: تتطلب تصديقا كاملا بكل ما تشتمل عليه من حقائق وغيبيات، إلى جانب التطبيق العملى لهذه الأركان.

### س4 علل: لا يصح الإيمان بركن من أركان العقيدة الإسلامية دون بقية الأركان.

ج: لأن كلا منها مرتبط ببقية الأركان ارتباطا وثيقا ، وعدم الإيمان بواحد منها نفي للإيمان عن الباقي .

# أولا: الإيمان بالله تعالى

#### س 1 ما معنى الإيمان بالله تعالى .

ج: هو التصديق الجازم بوجود إله واحد خالق، متفرد في ذاته، كامل في صفاته.

# س 2 بم تستدل علي أصالة الشعور الفطري بوجود الخالق ؟

- ج: 1 القرآن ﴿ فَأَقِمْ وَجْهَكَ لِلدِّينِ حَنِيفاً فِطْرَةَ اللَّهِ الَّتِي فَطَرَ النَّاسَ عَلَيْهَا ﴾.
- 2 والسنة قال صنى الله عنيه وآله وسلم « ما من مولود إلا ويولد على الفطرة، فأبواه يهودانه أو ... ».
  - 3 التاريخ . 4 أقوال بعض العلماء.

### س 3: التقدم العلمي لا يطفئ غريزة التدين ، وإنما يزيدها صلابة و مضاء ".

#### (أ) ما المقصود بغريزة التدين ؟

ج: هي الشعور الفطري لدي كل إنسان بوجود خالق والحاجة إليه.

### (ب) متى تظهر غريزة التدين ؟

ج: تظهر في وقت الشدة في مثل الحالات الآتية:

- 1 الموت . 2 فقدان الحبيب. 3 حدوث الزلازل. 4 قيام العواصف .
  - 5 المرض الخطير. 6 مصارعة الأمواج. 7 نشوب الحروب.

# س 4: وضح موقف الإمام جعفو الصادق عندما سئل عن الله تعالي .

ج: قال الإمام الصادق للرجل الذي سأله عن الله تعالى: ألم تركب البحر ؟ قال الرجل : بلي . قال : فهل هاجت بك الريح عاصفة ؟ قال : نعم . قال : وانقطع أملك حينئذ من الملاحين ووسائل النجاة ؟ قال : نعم . فقال الإمام : فذلك هو الله .مشيرا إلي قوله تعالى : ﴿ وإذا مسكم الضر في البحر ضل من تدعون إلا إياه ﴾

# س 5: هل يكفي الإيمان الفطري في جعل العبد مؤمنا ؟ علل لما تقول .

ج: لا ؛ لأن الإيمان الفطري يأتي عن طريق الوجدان ، وهو طريق غير مأمون العاقبة .

### س 6 علل:

- (أ) الشعور بوجود الخالق والحاجة إليه فطري في جميع البشر.
- ج: لأنه جزء من تكوين كل إنسان ، وغريزة من غرائزه مؤمنا كان أو كافرا .

### (ب) لم يترك الإسلام الوجدان وحده طريقا للإيمان .

ج: لأن الوجدان يأتي عن طريق العاطفة فقد يجعل الإنسان لله صفات تتناقض مع ألوهية.

# الإيمان القائم على النظر والتفكير في المخلوقات

#### س 1 ما الطرق التي يسير عليها العقل في بحثه الأشياء ؟ وما الطريقة التي تلزم لبحث العقائد؟

ج: هناك طريقتان:

2 - الطريقة العلمية.

1 – الطريقة العقلية .

ويلزم لبحث العقائد الطريقة العقلية .

#### س 2: قارن بين الطريقة العقلية و الطريقة العلمية .

| الطريقة العلمية                                                                             | الطريقة العقلهة                                                                                                                                                                    | وجه<br>المقارنة       |
|---------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------|
| الملاحظة والتجربة والاستنتاج .                                                              | الملاحظة والاستنتاج .                                                                                                                                                              | تقوم علي              |
| بحث المواد المحسوسة فقط ، فهي خاصة بالعلوم<br>التجريبية .                                   | <ol> <li>بحث المواد المحسوسة كالفيزياء .</li> <li>بحث الأفكار كالعقائد.</li> <li>وفهم الكلام لهحث الأدب .</li> <li>وبحث الأحداث وتحليلها كبحث التاريخ والسياسة وغيرها .</li> </ol> | تستخدم ف <i>ي</i><br> |
| ندلشجها تسمي حقائق أو قوانين علمية، وهي مع ذلك ليست قطعية وإنما هي ظنية، فيها قابلية للخطأ. | - صحيحة إذا كانت تتعلق بالحكم علي وجود الشيء ظنية إذا كانت تتعلق بالحكم علي حقيقة الشيء أو صفته.                                                                                   | نتائجها<br>تكون       |

# س 3 علل لما يأتى:

# (1) نتائج البحث بالطريقة العقلية تكون صحيحة إذا كانت تتعلق بالحكم علي وجود الشيء.

ج: لأن هذا الحكم يأتي عن طريق الإحساس بالواقع ، و الحس لا يخطئ بوجود الواقع .

# (2) نتائج البحث بالطريقة العقلية تكون ظنية إذا كانت تتعلق بالحكم على حقيقة الشيء أو صفته.

ج: لأن هذا الحكم يأتي عن طريق تفسير الواقع المحسوس بالمعلومات المتوفرة لدي الباحث, وهذه يمكن أن يتسرب إليها الخطأ.

# ( 3 ) علماء الغرب يعتبرون الطريقة العلمية هي الطريقة الوحيدة للتفكير .

ج: لأنهم يرفضون ما لا يخضع للتجربة من موجودات وأفكار وعقائد.

# (4) البحث في العقائد لا يجري على الطريقة العلمية .

ج: لأن موضوعاتها لا تخضع للتجربة ، وإنما يجري البحث فيها علي الطريقة العقلية .

### س 4 يمكن للإنسان أن يستدل على وجود الله باستخدام عقله، عن طريق ثلاثة أمور. اذكرها .

- 1- وجود هذه العوالم المختلفة، والمخلوقات الكثيرة المتنوعة يشهد بوجود خالقها وهو الله تعالى .
- 2- وجود كلامه عز وجل ( القرآن الكريم ) فهو دليل على وجود الله؛ لأنه يستحيل وجود كلام بغير متكلم.
  - 3- وجود هذا النظام الدقيق المتمثل في السنن الكونية في الخلق والتكوين والتنشئة والتطوير.

### س 5: بم ترد على من يزعمون أن الكون والحياة والإنسان وجد بالصدفة ؟

ج: أرد عليهم بأن المصادفة (الصدفة) تعني وجود الشيء على غير نظام ومن غير قصد ، وكل ما في الوجود يدل علي القصد .

# س 6: ويم ترد علي من يزعمون أن الطبيعة هي التي أوجدت كل شيء ؟

ج: أرد عليهم بأن ذلك نوع من العناد والهروب من الحقيقة فيستحيل أن تكون الطبيعة التي خلقها الله هي التي خلقت نفسها وخلقت الأشياء ، فأنتم تسمون الله بالطبيعة هروبا من مقتضيات الإيمان به سبحانه وتعالى .

# منهج القرآن الكريم في الاستدلال على وجود الله

س 1: تحدث عن منهج القرآن الكريم في الاستدلال علي وجود الله .

ج :

- يوجه الإنسان إلى الموجودات ، ويدعوه إلى النظر فيها ؛ ليدرك وجود الله .
  - يدعو الإنسان إلى النظر في نفسه . ﴿ وفي أنفسكم أفلا تبصرون ﴾ .
    - بثیر الوجدان بذکر نعم الله .
    - يثير الوجدان بتصوير حالات الحرج والخوف من الهلاك .

| <br> | <br>7 |
|------|-------|
|      |       |
| <br> | <br>  |
|      |       |

س2: استدل على كل نقطة من منهج القرآن السليق بآية قرآنية. اكتب أنت الآيات من الكتاب المدرسي.

س 3 علل: لا نجد في القرآن الكريم ما يدعو إلي النظر في ذات الله.

ج: لأن ذاته سبحانه وتعالى وراء العالم المادي ، والعقل لا يدرك ما وراء المادة ؛ لأنه مقيد بحدود الزمان والمكان ، وبما تمده به الحواس ولذلك فهو لايدرك إلا ما كانت ذاته محسوسة .

# أسماء الله تعالى وصفاته

س 1: ما واجبنا نحو أسماء الله تعالى ؟

ج: يجب علينا أن نؤمن أن لله تعالي الأسماء الحسني ، وأنه سبحانه قد تفرد بها .

### س 2: بأي هذه الأسماء ندعوا الله ? دلل علي ما تقول .

ج: للمسلم أن يدعو الله بأي اسم من أسمائه، قال تعالي: ﴿ قل ادعوا الله أو ادعوا الرحمن أيا ما تدعوا فله الأسماء الحسني ﴾.

### س 3 : (أ) لله أسماء لها فضل في دخول الجنة . فما عددها ؟ مستدلا لما تقول .

ج: عددها تسعة وتسعون اسما، قال صلى الله عليه وآله وسلم: « إن لله تسعة وتسعون اسما من أحصاها دخل الجنة ».

#### (ب) مامعني الإحصاء المذكور في الحديث ؟

ج: الإحصاء المذكور في الحديث لا يكون بتعدادها فقط، بل بمعرفة معانيها، واستحضار مفهومها، واستشعارها في نفس المؤمن.

### (ج) هل هذه التسعة وتسعون اسما هي كل أسماء الله ؟ استشهد على ما تقول .

ج: أسماء الله تعالى أكثر من ذلك ، ولا يحصى عددها إلا الله وحده، بدليل دعاء النبي صلى الله عليه وآله وسلم: « أسألك بكل اسم هو لك سميت به نفسك ، أو علمته أحدا من خلقك , أو أنزلته في كتابك ، إاستأثرت به في علم الغيب عندك » .

#### س 4: ما واجبنا نحو صفات الله تعالى ؟

ج: يجب علينا أن نؤمن أن لله تعالى الصفات العلى وعلينا أن نسير على هدي صفات الله تعالى، ونستنير بنورها، ونتخذها مثلا أعلى، حتى نصل إلى أقصى درجات السمو النفسى والارتقاء الروحى.

### س 5: ما القول الحق في صفات الله تعالى ؟

ج: أن لا يوصف سبحانه وتعالي إلا بما وصف به نفسه في كتابه ، وبما وصفه به رسوله صلى الله عليه وآله وسلم في سنته الصحيحة ، من غير تحريف ولا تعطيل ، ومن غير تكييف ولا تمثيل .

### س 6: ما الفرق بين صفات الله الذاتية والفعلية، مع توضيح ذلك بالأمثلة؟

| الأمثلة                                     | التعريف                                                            | الصفات   |      |
|---------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------|----------|------|
| مثل العظمة والكبر والعلو والرحمة<br>وغيرها. | هي التي لا تتعلق بمشيئته ، بل هي من ذاته<br>سبحانه .               | الذاتية: | ج: ا |
| مثل: الكلام والنزول والغضب وغيرها.          | هي التي تتعلق بالمشيئة يعني: إن شاء فعلها ، و<br>إن شاء لم يفعلها. | الفعلية: |      |

# بعض أسماء الله تعالي وصفاته

### س 1:(أ) ما المقصود بصفة الوحدانية لله تعالى ؟

ج: معناها أن الله سبحانه واحد في ذاته ، وصفاته .

### (ب) ما معني وحدة الذات ؟ و ما معني وحدة الصفات ؟

- ج: وحدة الذات معناها: أن ذاته سبحان ليست مركبة من أجزاء ، وأنه ليست هناك ذات تشبه ذاته ، وأنه لاشريك له ولا نظير.
- ووحدة الصفات معناها: أنه تعالى متفرد بصفاته، وأنها صفات كمال, ولا يعتريها نقص أو عجز، وليس لغيره صفات تشبه صفاته.

#### س 2: ما أقسام التوحيد ؟ وما معناها ؟

#### ج :

- توحيد الربوبية: وهو إفراد الله تعالى بأفعاله من الخلق والإحياء والإماتة والإيجاد والإرزاق.
- توحيد الألوهية: وهو إفراد الله تعالى بأفعال العباد, بالتوجه إليه والخضوع والذل له، والافتقار إليه في كل عبادة يتقرب بها العدد.
- توحيد الأسماء والصفات: وهو أن نثبت ما سمي ووصف الله تعالي به نفسه في كتابه، وما سماه ووصفه به رسوله صلي الله عليه وآله وسلم في سنته الصحيحة.

# س 3: قارن بين توحيد الألوهية و توحيد الربوبية .

| توحيد الألوهية                                                | توحيد الربوبية                                         |
|---------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------|
| هو إفراد الله تعالى بأفعال العباد, بالتوجه إليه والخضوع والذل | هو إفراد الله تعالي بأفعاله من الخلق والإحياء والإماتة |
| له، والافتقار إليه في كل عبادة يتقرب بها العبد.               | والإيجاد والإرزاق .                                    |
| 1-11 : 1-11                                                   | لا يدخل صاحبه دائرة الإسلام، ولا ينجيه من الخلود       |
| يدخل صاحبه دائرة الإسلام، و ينجيه من الخلود في النار .        | في النار يوم القيامة.                                  |

#### س 4: عرف العبادة .

- ج: هي اسم جامع لما يحبه الله ويرضاه من الأقوال والأعمال الظاهرة والباطنة.
  - الأقوال مثل: قراءة القرآن والذكر والدعاء.
- الأعمال الظاهرة وهي أعمال الجوارح مثل: حركات الصلاة ورمي الجمار والمشي إلي المسجد.
  - الأعمال الباطنة وهي أعمال القلوب مثل: النية والإخلاص والخشية والرجاء والاستغاثة.

### س 5 ما معنى الأولية والآخرية في حق الله تعالى ؟

ج : الأولية تعني : أنه لا ابتداء لوجوده ، وأن وجوده غير مسبوق بعدم . ﴿ هُو الأول والآخر والظاهر والباطن وهو بكل شيء عليم ﴾

الآخرية تعنى: أنه لا آخر لوجوده ، فلا يلحقه العدم ، فهو أزلى وأبدي . ﴿ كُلُّ شَيَّء هَالُكُ إِلَّا وجهه ﴾ .

# س 6: ما المقصود بصفة الإرادة الواجبة لله تعالى ؟

ج: المقصود أنه يخلق الأشياء من إنسان وحيوان وغير ذلك حسب إرادته، فيجعله طويلا أو قصيرا عالما أو جاهلا

### س 7: اذكر الدليل العقلي والنقلي على ثبوتها لله تعالى .

ج: الليل العقلي : أن الله مصدر كل شيء وخالقه فمن البداهة أن تثبت له صفة الإرادة ، فيتصرف في الكون حسب إرادته .

والنقلي: قوله تعالى ﴿ إِنَّمَا أَمْرُهُ إِذًا أَرَادَ شَيْئاً أَنْ يَقُولَ لَهُ كُنْ فَيَكُونُ ﴾.

#### س 8: ما المقصود بصفة العلم لله تعالى ؟ دلل نقلا وعقلا .

ج: علم الله معناه: أنه سبحانه عالم بكل شيء سواء المعلومات الماضية أو الحاضرة أو المستقبلية .

نقلا: قوله تعالى: ﴿ عالم الغيب والشهادة ﴾ .

عقلا: ما يبدو في الكون من نظام بديع ومتقن إذ يستحيل أن يصدر ذلك عن جاهل .

### س 9: ما المقصود بصفتى السمع والبصر لله تعالى ؟ وما الدليل على وجويهما له ؟

ج: معناهما أن الله تعالى يسمع ويري ما يجري في الكون من دقيقه وصغيره وكبيره ، فلا يخفي عليه شيء.

الدليل نقلا : قوله تعالى : ﴿ قد سمع الله قول التي تجادلك في زوجها وتشتكي إلى الله والله يسمع تحاوركما إن الله سميع بصير ﴾ .

عقلا: أن عدم السمع والبصر نقص والنقص محال على الله تعالى .

### س 10: ما أثر الإيمان بصفات الله تعالى على سلوك المسلم ؟

ج :

- تفتح آفاقا واسعة من المعرفة بالله تعالى إذا فهمها الإنسان، وملأ بها فؤاده، وتأثرت بها نفسه.
  - يصل بها الإنسان إلي أقصى درجات السمو النفسي والارتقاء الروحي .
    - يتجه الإنسان بالتوبة إلى الله ؛ لأنه هو التوب الرحيم .
    - نستشعر رقابة الله تعالى ، فهو الرقيب الشهيد العليم .
  - نكون رحماء ومتسامحين فيما بيننا ، فهو سبحانه الرحمن الرحيم العفو الغفور .

### س 11: استنبط من الآيات الكريمة الآتية صفة من صفات الله تعالى:

- 1. يقول تعالى : ﴿ إنما أمره إذا أراد شيئا أن يقول له كن فيكون ﴾ .............. الوحدانية.
- 2. يقول تعالى : ﴿ عالم الغيب والشهادة ﴾ .................................. السمع والبصر.
- 3. يقول تعالى : ﴿ ليس كمثله شيء وهو السميع البصير ﴾ ................ العلم.
- 4. يقول تعالى : ﴿ لُو كَانَ فِيهِمَا آلْهَةَ إِلَّا اللهُ لَفُسَدُتَا ﴾ .................................. الإرادة.

# الله خالق الإنسان

# س 1: ما السؤالان اللذان يطرحهما بعض المفكرين للوصول إلى حقيقة خلق الإنسان ؟

ج: كيف خلق الإنسان ؟ ومن خلقه ؟

- س 2: هل يؤدى السؤال عن من خلق الإنسان وكيف خلق إلى الكفر والإلحاد ؟ بين ذلك .
- ج: لا ؛ لا يؤدي إلي الكفر ؛ لأنه من حق الإنسان أن يطرح هذين السؤالين ليعرف ماضيه ويعيش حاضره ويحدد مستقبله ، وقد دعا القرآن الكريم إلي ذلك في قوله تعالى: ﴿ قل سيروا في الأرض فانظروا كيف بدأ الخلق ﴾.
  - س 3: أمام الإنسان طريقان للإجابة عمن خلقه وكيف خلق ؟ والوصول إلي الحقيقة. ما هما ؟
    - ج: 1- البحث والتنقيب وتجميع المعلومات واستنباط النتائج.
    - 2- قبول الخبر الصادق ممن خلق الخلق وأبدع صنعه.
    - س 4: علل : الطريق الأول ( البحث والتنقيب ) لايعنى به سوي قلة من البشر .
- ج: لأنه طريق طويل محفوف بالمخاطر ، فالإنسان فيه أمام ماض سحيق اندثرت معظم آثاره ، والساعي فيه لايأمن العثرات أوالانخداع بالظواهر أو الخطأ في الاستنباط والاستنتاج .
  - س 5 ما الفظريات التي توصل إليها الإنسان لتفسير كيفية الخلق ؟ وما مصيرها ؟
- ج: 1- نظرية تعاقب الخلق: يرى أصحابها أن الحياة على سطح هذه الأرض تنقرض وتنتهى بالزلازل والطوفان والنكبات ثم تخلق حياة جديدة، وهذه النكبات مستمرة غير منقطعة.
  - 2- نظرية النشوء البطيء: <u>التى يرى أصحابها أن الحياة تتطور وتنشأ حياة جديدة بهذا التطور، و تتحول فيه الأنواع</u> وتظهر أنواع جديدة.
- 3- نظرية الخلق المتعدد: يرى أصحابها أن الوجود خلق هكذا من غير تطور فالحيوانات كانت حيوانات كما هي عليه الآن وستظل حيوانات ما بقيت والتشابه بينها ليس دليلا على تطور نوع منها من نوع آخر.

ومصيرها أنها لم تستقر واحدة منها، كلما ظهرت نظرية أبطلتها الأخرى، ومازال الإنسان يبحث و لم يصل إلي الجواب المقنع.

- س 6: ما مراحل خلق الإنسان الأول (آدم عليه السلام) ؟
- ج: تراب طين حمأ مسنون صلصال كالفخار إنسان .
  - س 7: كيف خلقت زوجه حواء ؟
  - ج: خلقت من ضلع آدم.
- س 8: ما مراحل تطور الجنين في بطن الأم بالترتيب حسب ورودها في الآية القرآنية؟
- ج: نطفة علقة مضغة غير واضحة المعالم مضغة واضحة المعالم تخلق العظام تكسي العظام لحما إنسان مكتمل. ﴿ وَلَقَدْ خَلَقْنَا الْإِنسَانَ مِن سُلالَةٍ (1) مِّن طِينٍ \* ثُمَّ جَعَلْنَاهُ (2) نُطْفَةً فِي قَرَارٍ مَّكِينٍ \* ثُمَّ خَلَقْنَا النُطْفَةَ (3) عَلَقْنَا النُطْفَةَ فَي قَرَارٍ مَّكِينٍ \* ثُمَّ خَلَقْنَا النُطْفَةُ (5) عِظَاماً فَكَسَوْنَا الْعِظَامَ (6) لَحْماً ثُمَّ أَنشَانُنَاهُ (7) خَلْقاً آخَرَ فَتَبَارَكَ اللَّهُ أَحْسَنُ الْخَالِقِينَ السِينِ : 14-11 ﴾.

# ثانيا: الإيمان بالرسل

- س 1:عرف الإرسال لغة الرسل اصطلاحا .
- ج: الإرسال لغة: الإطلاق والتتابع، فإذا أطلقت شخصا في مهمة فهو رسولك.

#### الرسل اصطلاحا: فئة مختارة من الناس أرسلوا من قبل الله عز وجل برسالة معينة وكلفوا بتبليغها ومتابعتها.

#### س 2: ما حكم الإيمان بالرسل ؟ ولماذا ؟

ج: الإيمان بالرسل من لوازم الإيمان بالله تعالي في العقيدة الإسلامية ؛ لأنهم صفوة عباده وأفضل خلقه.

#### س 3: كم عدد الأنبياء والرسل ؟

ج: عدد الأنبياء: 124 ألف نبي ورسول ، وعدد الرسل منهم: 315 رسولا .

### س 4: من أولو العزم من الرسل ؟

ج: هم أفضل الرسل، وهم: ( نوح – إبراهيم – موسي – عيسي – محمد ) عليهم الصلاة والسلام. س: ولماذا سمى الله بعض الرسل بأولي العزم ؟

ج: سماهم الله بذلك لأن عزائمهم كانت قوية، وابتلاؤهم كان شديدا، وجهادهم كان شاقا .

#### س 5: ما الفرق بين الرسول والنبى ؟

ج: الرسول هو: من أوحى إليه بشرع جديد وأمر بتبليغه ، كموسي وعيسي عليهما السلام . النبي هو: المبعوث لتقرير شرع من قبله ، كزكريا ويحيي عليهما السلام .

# س 6: لماذا تحتاج البشرية إلى الرسل ؟ --- أو علل: إرسال الرسل إلى البشرية.

- ج: 1- دعوة البشرية إلى عبادة الله تعالى وحده لا شريك له.
  - 2- تحقيق العدل بين الناس.
  - 3- كي لا يبقي للناس حجة يوم القيامة.

# س 7 : علل : لا يمكننا أن نستغني عن منهج الرسل .

ج: 1- لأنه المنهج الوحيد المبرأ من نتاج الهوى الإنساني .

- 2- لأن منهج الرسل يحقق كرامة الإنسان.
- 3- لأنه المنهج الوحيد المبرأ من نتاج الجهل .
- 4- لأنه المنهج الوحيد الذي يقدم تفسيرا شاملا للوجود.

### صفات الرسل

- س 1: حدد صفات الرسل ، واشرح إحداها .
- ج: 1- البشرية: ﴿ قُلْ إِنَّمَا أَمَّا بَشَرٌ مِّثْلُكُمْ يُوحَى إِلَيَّ أَنَّمَا إِلَهُكُمْ إِلَهٌ وَاحِدٌ.. ﴾ أي أنهم من البشر أنفسهم ، يتصفوا بصفات البشر . كحاجتهم إلي الطعام والشراب ، وأنهم ينامون ويصحون ، ويمرضون ويموتون ، ويشتغلون بأعمال البشر .
  - 2- الكمال في الخلقة الظاهرة والأخلاق ﴿ وَإِذَا جَاءتُهُمْ آيَةٌ قَالُواْ لَن نُوْمِنَ حَتَّى نُوْتَى مِثْلَ مَا أُوتِيَ رُسُلُ اللهِ..........
- 3- خير الناس نسبا ﴿ وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا نُوحاً وَإِبْرَاهِيمَ وَجَعَلْنَا فِي ذُرِّيَّتِهِمَا النُّبُوَّةَ وَالْكِتَابَ فَمِنْهُم مُّهْتَدٍ وَكَثِيرٌ مِّنْهُمْ فَاسِقُونَ .. ﴾
  - 4- المواهب والقدرات ﴿ سَنُقْرِؤُكَ فَلا تَنسَى .. ﴾.

5- الذكورة ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ إِلاَّ رِجَالاً تُوحِي إِلَيْهِمْ فَاسْأَلُواْ أَهْلَ الذَّكْر إِن كُنتُمْ لاَ تَعْلَمُونَ .. ﴾.

س 2: اذكر بعض المواهب التي وهبها الله الرسل.

ج: العقول الراجحة - الذكاء الفذ - اللسان المبين - البديهة الحاضرة .

#### س 3: ما وظائف الرسل ومهماتهم ؟

- ج: 1. دعوة الناس إلى عبادة الله وحده لا شريك له.
   4. سياسة الأمة الدينية والدنيوية بالحكم بما أنزل الله.
- 2. تبليغ أحكام الشريعة الربانية للناس . 5. تربية الناس على منهج الشريعة الربانية وتأديبهم بآدابها .
  - 3. التبشير والإنذار.

#### س 4: ما دلائل صدق الرسل عليهم الصلاة والسلام ؟

- . -1 البنوءات . -2 البشارات . -3 البنوءات .
  - 4- الثمرات . 5- الصفات الشخصية لصاحب الرسالة .

#### س 5:عرف : المعجزة - النبوءات - البشارات .

(أ) المعجزة: هي الأمر الخارق للعادة المقرونة بالتحدي السالمة عن المعارضة ؛ يظهره الله على يد الرسل تأبيدا لصدق دعوتهم

<u>.</u>

- (ب) النبوءة: هي الإخبار عن المستقبل المجهول.
- (ج) البشارة: هي أن الله تعالى قد يأمر الرسول السابق أن يبشر برسول الاحق، فتكون نبوءة للأول وبشارة للثاني.

# س 6: ما أبرز ثمرات دعوة الرسل ؟

- ج: 1- تجديد الدعوة إلي عبادة الله ، ونبذ الشرك .
  - 2- تعميق الإيمان بالجزاء والحساب.
  - 3- الدعوة إلي الجهاد في سبيل الله.
- 4- إعداد جيل مثالي من البشر ملتزم بتنفيذ شريعة الله.

# ثالثًا: الإيمان بكتب الله تعالى

### س 1: كيف يكون الإيمان بكتب الله تعالى ؟

ج: بالتصديق الجازم بأن الله أنزلها إلى عباده بواسطة رسله وأنبيائه، والتصديق بأنهم بلغوها للناس.

# س 2: عدد أسماء الكتب السماوية التي ذكرها القرآن الكريم مع ذكر الدليل .

- ج: 1- التوراة، قال تعالى: ﴿ إِنَا أَنزَلْنَا التَّورَاةُ فِيهَا هَدِي وَنُورِ ﴾ .
- 2- الإنجيل ، قال تعالى : ﴿ وقفينا على آثرهم بعيسي بن مريم مصدقا لما بين يديه من التوراة وآتيناه الإنجيل فيه هدي ونور ﴾
  - 3- الزبور ، قال تعالى : ﴿ وآتينا داود زبورا ﴾ .

#### 4- القرآن ، قال تعالى ﴿ وآتينك سبعا من المثاني والقرآن العظيم ﴾

### س 3: كيف يكون الإيمان بالكتب السابقة للقرآن الكريم ؟

- أن نؤمن بأنه من عند الله تعالى.
- أن نؤمن بأن الكتب السماوية يصدق بعضها بعضا.
- أن نؤمن بأن هناك رباطا وثيقا يربط هذه الكتب جميعا، وهو أن الله هو منزلها وهدفها واحد وهو الدعوة إلى الله .
  - أن من ينكر شيئ مما أنزله الله تعالى فهو كافر.

#### س 4 ما مزايا القرآن الكريم ؟

- ج: 1− تضمن خلاصة التعاليم الإلهية التي جاءت بها الكتب السماوية السابقة .
  - 2- الرسالة التي أراد الله أن تبقى خالدة، فصانها وتعهد بحفظها.
    - 3- جاء سهلا وميسرا للحفظ والذكر والفهم .
  - 4- لا يمكن أن يأتي يوم يصل فيه العلم إلى حقيقة ما وتتعارض معه.
    - 5- الكتاب الشامل لأعظم تشريع رباني .
      - 6- خير الكتب وأفضلها .

# س 5: علل: لا يمكن أن يأتي يوم يصل فيه العلم إلى حقيقة ما وتتعارض مع القرآن.

ج: لأن القرآن كلام الله والكون عمل الله ، وكلام الله وعمله لا يتناقضان أبدا .

### مقارنة بين الرسالات

# س 1: ما الرابط الوثيق الذي يربط بين الكتب السماوية جميعها ؟

ج: مصدرها واحد وهو الله سبحانه وتعالى ، وغايتها واحدة وهي عبادة الله وحده ، وأنزل الله معها شرعة لتكو ن منهج حياة للبشرية وجميعها نزلت في رمضان.

# س 2: قارن بين القرآن الكريم والكتب السماوية السابقة .

| الكتب السابقة                                             | القرآن الكريم                                | ج: وجه المقارنة        |
|-----------------------------------------------------------|----------------------------------------------|------------------------|
| رسالات خاصة لأقوام بعينهم .                               | عام للبشرية جميعا .                          | عمومية وخصوصية الرسالة |
| وكل حفظها إلي علماء تلك الأمم فخان<br>بعضهم فحرف وبدل .   | تكفل الله بحفظ القرآن الكريم .               | الحفظ :                |
| أقصر من القرآن الكريم ونزلت لمعالجة مواقف معينة في الأمم. | أكمل الكتب السماوية في شموله<br>وكثرة نصوصه. | الطول والقصر           |

### س 3: علل : لم يتكفل الله بحفظ الرسالات السابقة ولم تخلد ولم تبق .

ج: لأنها مرهونة بوقت وزمان نزولها، فهي خاصة بالأقوام الذين نزلت إليهم.

# رابعا الإيمان بالملائكة

س 1: عرف الملائكة.

ج 1 : الملائكة : أجسام نورانية لطيفة قادرة علي التشكل ، لا يأكلون ولا يشربون ولا ينامون ، لا يعصون الله ما أمرهم ويفعلون ما يؤمرون .

س 2: ما حكم من ينكر وجود الملائكة ؟

ج 2 : يعتبر كافرا .

س 3 : علل :

• من ينكر وجود الملائكة يعتبر كافرا .

لأن إنكار وجودهم يعني التكذيب بالقرآن ، وتكذيب الله فيما أخبر به ، وهو سبيل الإنكار النبوة .

لا نستطيع أن نعرف عن الملائكة شيئا إلا ما جاءنا عن طريق الوحي .

لأن الملائكة أجسام غيبية ، لا يمكن إدراكها بالحواس الإنسانية .

س 4: مم خلقت الملائكة ؟ وما الدليل ؟

ج 4: خلقت من النور ، بدليل قوله صلى الله عليه وآله وسلم: « خلقت من نور ، وخلق الجان من مارج من نار ، وخلق آدم مما وصف لكم »

س 5 : أيهما أسبق خلق آدم عليه السلام أم خلق الملائكة عليهم السلام ؟ مع الدليل .

ج 5 : خلق الملائكة عليهم السلام ، بدليل قوله تعالى : ﴿ وَإِذْ قَالَ رَبُّكُ لَلْمَلائكَةَ إِنِّي جَاعل في الأرض خليفة ﴾

س 6: عدد ثلاثا من صفات الملائكة.

1. أنهم في طاعة لله تعالى، ولا يعصونه طرفة عين، ﴿ لا يعصون الله ما أمرهم ويفعلون ما يؤمرون ﴾

2. لهم قدرات خارقة، فمنهم من يحمل عرش الرحمن، ومنهم من ينفخ في الصور، ومنهم من قلب ديار قوم لوط , ﴿ ويحمل عرش ربك فوقهم يومئذ ثمانية ﴾

3. أولو أجنحة متعددة ، فمنهم من له جناحان ومنهم من له ثلاثة وأربعة وأكثر من ذلك .

قادرون علي أن يتمثلوا بصورة بشرية.

لا يوصفون بالذكورة والأنوثة

6. لا يأكلون ولا يشربون ولا ينامون.

س 7: للملائكة وظائف وأعمال كثيرة يؤدونها علي أكمل وجه، اذكر خمسا منها.

ج 7: 1. تسبيح الله وتنزيهه وتعظيمه، وحمل العرش.

3. حمايتهم للرسول ولجميع الرسل والأنبياء .

5. الاستغفار للمؤمنين .

2. تبليغ شرائع الله للرسل.

4. تأييد الأنبياء والمؤمنين .

6. مراقبة أعمال الإنسان وتسجيلها

|            |            | 8. حث العباد علي الخير .         | 7. حراستهم لابن آدم وحفظه .                                                 | 7             |
|------------|------------|----------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------|---------------|
|            |            | 10. سؤال الإنسان في القبر        | و. قبض أرواح الناس عند انتهاء الأجل .                                       | )             |
|            | هم ٠       | 12. تعذيب أهل النار وتقريع       | 11. الترحيب بأهل الجنة والسلام عليهم .                                      | L             |
|            |            |                                  | ل الملائكة" يموتون كالبشر ؟                                                 | س 8 : ها      |
|            |            |                                  | م يموتون ولكن بعد النفخة الأولي .                                           | ج 8 : نعد     |
|            |            |                                  | ا أثر الإيمان بالملائكة في حياة المسلم ؟                                    | س 9 : ما      |
|            |            |                                  | . يدفع المؤمن إلي التشبه بهم في الطاعة التامة لله .                         | ج 9 : 1.      |
|            |            |                                  | . ينمي مراقبة المؤمن لله تعالي .                                            | 2             |
|            |            |                                  | . يدعوه إلي اجتناب كل ما فيه معصية .                                        | 3             |
| ﴾ كيف تكون | رحيما      | الظلمات إلي النور وكان بالمؤمنين | قال تعالي : ﴿ هُو الذي يصلي عليكم وملائكته ليخرجكم من ا                     | س 10 :        |
|            |            | ?                                | الصلاة من الله تعالي علي العبد ؟ وكيف تكون من الملائكة '                    |               |
|            |            | ، واستغفار                       | ذة من الله تعالي علي العبد رحمة ومغفرة ، ومن الملائكة دعاء                  | ج: الصلا      |
|            |            | ارة غير الصحيحة :                | ضع علامة ( $ ar{ee}  )$ أمام العبارة الصحيحة وعلامة $ (	imes ) $ أمام العبا | س 11 :        |
| (          | ( )        |                                  | <ul> <li>الملائكة من مخلوقات الله تعالى الذين خلقهم قبل الإنسان</li> </ul>  |               |
|            |            |                                  |                                                                             |               |
| (          |            |                                  | <ul> <li>الملائكة من أمور الغيب التي يمكن إدراكها بالحواس.</li> </ul>       |               |
| (          | ,          |                                  |                                                                             |               |
| (          | 2          |                                  | <ul> <li>الملائكة أولو أجنحة متعددة .</li> </ul>                            |               |
| (          | (          |                                  | <ul> <li>لا تستطيع الملائكة أن تتمثل بالبشر</li> </ul>                      |               |
|            |            | <u> </u>                         |                                                                             |               |
| (          | )          |                                  | <ul> <li>الملائكة أقوي من الجن والإنس .</li> </ul>                          |               |
|            |            |                                  |                                                                             |               |
| (          | )          |                                  | <ul> <li>الملائكة لا يموتون مثل البشر .</li> </ul>                          |               |
| 1          | , <u> </u> |                                  |                                                                             |               |
| (          | , )        |                                  | <ul> <li>خلق آدم سابق علي خلق الملائكة .</li> </ul>                         |               |
| (          | · )        |                                  | <ul> <li>الإيمان بوجود الملائكة ركن من أركان الإيمان .</li> </ul>           |               |
| '          | ,          |                                  | المِيسَانُ بوجود الشاركة وكل من اردان المِيسَانُ .                          |               |
| (          | (          |                                  | <ul> <li>من أعمال الملائكة الترحيب بأهل النار والسلام عليهم</li> </ul>      |               |
| · ·        | •          |                                  |                                                                             |               |
|            |            |                                  | جب أنت ، مع تصحيح الخطأ كلما وجد .                                          | ∫•11 <u>-</u> |
|            |            |                                  | جب الك ، مع تصحيح الحص علما وجد .                                           | ج 11 ٠        |

### س 12: صل بين صفات الملائكة ووظائفهم وما يدل عليه من القرآن الكريم فيما يلي :

| ما يدل عليه من القرآن الكريم                                                                 | الرمز | صفات الملائكة أووظائفهم                                       | الرمز |
|----------------------------------------------------------------------------------------------|-------|---------------------------------------------------------------|-------|
| ﴿ الحمد لله فاطر السماوات والأرض جاعل الملائكة رسلا أولي أجنحة مثني وثلاث ورباع ﴾            |       | تبليغ شرائع الله للرسل.                                       | Í     |
| وبي اجتحه ملتي وبكرت ورباع «<br>« قل يتوفاكم ملك الموت الذي وكل بكم ثم إلي ربكم ترجعون       |       | الملائكة لا يأكلون ولا يشربون .                               | ب     |
| ﴾<br>﴿ إِذ يوحي ربك إلي الملائكة أني معكم فثبتوا الذين آمنوا                                 |       | لا يوصفون بالذكورة والأنوثة .                                 | _     |
| سألقي في قلوب الذين كفروا الرعب فاضربوا فوق الأعناق ﴾ ﴿ ما يلفظ من قول إلا لديه رقيب عتيد ﴾  |       | د يوضعون بالتحوره والالوك .<br>مراقبة أعمال الإنسان وتسجيلها. | ح     |
| ﴿ فلما رأي أيديهم لا تصل إليه نكرهم وأوجس منهم خيفة قالوا<br>لا تخف إنا أرسلنا إلي قوم لوط ﴾ |       | تأييد الأنبياء والمؤمنين.                                     | ۵     |
| ﴿ وجعلوا الملائكة الذين هم عباد الرحمن إناثا أشهدوا خلقهم ستكتب شهادتهم ويسئلون ﴾            | 5     | قيض أرواح الناس عند انتهاء الأجل.                             | و     |
| ﴿ ينزل الملائكة بالروح من أمره علي من يشاء من عباده أن أنذروا أنه لا إله إلا أنا فاتقون ﴾    |       | الملائكة أولو أجنحة متعددة .                                  | ز:    |

# خامسا: الإيمان باليوم الآخر

- س 1: ما المقصود باليوم الآخر ؟ وما أبرز العلامات التي تسبقه ؟
- ج: اليوم الآخر هو يوم القيامة ، الذي يبعث الله العباد فيه ، ويحشرهم إليه ؛ ليحاسبهم ويجازيهم بالجنة أو النار .

ومن أبرز علاماته الكبري:

2. نزول عيسي عليه السلام.

أ. خروج المسيح الدجال .
 3. خروج يأجوج ومأجوج .

طلوع الشمس من مغربها .

- 5. خروج الدابة التي تكلم الناس.
- س 2: بم يبدأ اليوم الآخر ؟ وما أثره علي الناس ؟
- ج 2: يبدأ بزلزال عظيم ، لا يشبه ما عرفه الناس من الزلازل ؛ فيصاب الجميع بفزع عام ورعب شامل .
  - س 3: ما الأحداث التي تقع في اليوم الآخر ؟
  - ج 3: 1. يبدأ اليوم الآخر بزلزال عظيم ؛ فيصاب الجميع بفزع عام ورعب شامل .
- 2. ثم يحدث تغيير كامل في الوجود المحسوس، فتنسف الجبال وتفجر البحار وتنتثر الكواكب، وتجمع الشمس والقمر وتتشق السماء، وتكون النتيجة أن الأرض والسماء تبدل وكأنها غير الأرض والسماء، يقول تعالى: ﴿ يوم تبدل الأرض والسماوات وبرزوا لله الواحد القهار ﴾.

- 3. ثم ينفخ في الصور فيهلك الأحياء ﴿ إلا من شاء الله ﴾ ثم ينفخ فيه مرة أخرى ؛ فتعود الحياة إلى كل ميت ويبعثون من قبورهم قال تعالى : ﴿ ونفخ في الصور فصعق من في السماوات ومن في الأرض إلا من شاء الله ثم نفخ فيه أخرى فإذاهم قيام ينظرون ﴾ .
  - 4. بعد البعث يأتي الحساب، فتنشر الصحف، ويقال لكل إنسان ﴿ اقرأ لكقابك كفي بنفسك اليوم عليك حسيبا ﴾
- 5. يسأل الناس عن أعمالهم التي عرضت عليهم في هذه الصحف قال تعالى : ﴿ فووبك لنسألنهم أجمعين عما كانوا يعملون ﴾ .
- 6. يؤتى بالشهود وهم (1) الملائكة الذين أحصوا الأعمال ودونوها في الصحف (2) والأنبياء الذين كلفهم الله بتبليغ رسالاته (3) أعضاء جسد الإنسان ، قال تعالى: ﴿ وَوُضِعَ الْكِتَابُ وَجِيءَ بِالنَّبِيِّينَ وَالشُّهَدَاء ﴾ وقال تعالى: ﴿ حَتَّى إِذَا مَا جَاؤُوهَا شَهِدَ عَلَيْهِمْ سَمْعُهُمْ وَأَبْصَارُهُمْ وَجُلُودُهُمْ بِمَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ .
  - 7. تكون نتيجة الحساب إما خلودا في الجنة للصالحين ، واما مكثا في النار للعاصين .
    - س 4: ما منهج القرآن الكريم في الاستدلال على عقيدة البعث والحساب ؟
      - ج4: تتاول القرآن الكريم عقيدة البعث والحساب من جهتين:
    - جهة الإمكان ويستدل عليه بالعقل بدليلين هما دليل الغاية ودليل القدرة .
  - 2. جهة الوقوع وهو لا يحتاج إلي دليل وإنما يحتاج إلي صحة النقل عن الرسول صلي الله عليه وسلم .
    - س 5: ما المقصود بدليل الغاية ؟ وما أهم صوره ؟
    - ج5: المقصود: الغاية التي من أجلها خلق الله تعالى الكون وما فيه.
    - صوره :1. أن كل شيء في هذا الوجود المشاهد يدل علي أن له غاية يتجه إليها.
  - 2. أن الإنسان قد وجد لأعظم حكمة وعلي أتم صنع وفي أحسن تصوير، فلا يمكن أن يترك مهملا دون نظام وغاية.
    - 3. أن الفعل الحكيم يختلف عن الفعل العابث بالغاية التي يتجه إليها، وعليه فلابد من البعث والجزاء .
  - 4. أن الله تعالى قد قضى بعدله بعثا وجزاء وإلا حرم الصالحون من ثواب أعمالهم، وأفلت الأشرار من العقاب الذي يستحقونه.
    - س 6: ماذا نعنى بدليل القدرة ؟
  - ج 6: نعني به قدرة الله المطلقة التي خلقت السماوات والأرض وما فيها ، فلا يمكن عقلا أن تعجز هذه القدرة المطلقة عن إعادة الحياة بعد الموت ، بل هي أهون عليه سبحانه .
    - س 7 : علل : جاءت آيات القرآن الكريم تؤكد وقوع البعث ، من غير أن تستدل عليه .
      - ج 7: لكون الوقوع لا يحتاج إلا إلي إخبار الله تعالى به .
      - س 8 : عدد: من قصص القرآن الكريم أمثلة على جهة الوقوع (إحياء الله للموتى) .
    - ج  $8:{}^{(1)}$  قصة أهل الكهف .  ${}^{(2)}$  قصة الذي مر على قرية وهي خاوية فأماته الله 100 عام ثم بعثه  ${}^{(3)}$  قصة البقرة .
    - س 9 : في الآيات القرآنية الآتية أحد أدلة عقيدة البعث والحساب ( دليل الغاية دليل القدرة ) حدد نوع الدليل أمام كل آية:

| نوع الدليل  | الآية الكريمة                                                                                                                              |
|-------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| دليل القدرة | 1. قال تعالى : ﴿ أَوَلَمْ يَرَوْا أَنَّ اللَّهَ الَّ ذِي خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ وَلَمْ يَعْيَ بِخَلْقِهِنَّ بِقَادِرٍ عَلَى أَنْ |
| دنین انقدره | يُحْيِيَ الْمَوْتَى بَلَى إِنَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾                                                                             |
| دليل القدرة | 2. ﴿ وَهُوَ الَّذِي يَبْدَأُ الْخَلْقَ ثُمَّ يُعِيدُهُ وَهُوَ أَهْوَنُ عَلَيْهِ ﴾                                                          |
| دليل الغاية | 3. قال تعالى : ﴿ مَا خَلَقْنَا السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا إِلا بِالْحَقِّ وَأَجَلٍ مُسمَّى ﴾                              |
| دليل الغاية | 4. قال تعالى : ﴿ أَفَحَسِبْتُمْ أَنَّمَا خَلَقْنَاكُمْ عَبَثاً وَأَنَّكُمْ إِلَيْنَا لا تُرْجَعُونَ ﴾                                      |
| دليل القدرة | 5. قال تعالى : ﴿ ليعلموا أن وعد الله حق وأن الساعة لا ريب فيها ﴾                                                                           |
| دليل الغاية | 6. قال تعالي : ﴿ أيحسب الإنسان أن يدرك سدي ﴾                                                                                               |
| دليل الغاية | 7. قال تعالي : ﴿ فقلنا اضربوه ببعضها كذلك يحيي الله الموتى ويريكم آياته لعلكم تعقلون ﴾                                                     |
| دليل الغاية | 8. قال تعالي: ﴿ أم حسب الذين اجترحوا السيئات أن نجعلهم كالذين آمنوا وعملوا الصالحات ﴾ .                                                    |

س 10: ما أثر الإيمان بالبعث والحساب على سلوك الفرد والجماعة ؟

ج 10: 1. يجعل لحياة الإنسان هدفا ، ولوجوده غاية .

2. أكبر معين علي تجديد الآمال ، وتخفيف الآلام والمصائب .

3. أقوي باعث على فعل الخير واجتتاب الشر.

#### سادسا الإيمان بالقدر

س1: عرف القدر لغة وشرعا.

ج1: لغة: لفظ مشترك له عدة معاني، يقال في اللغة:

- قدر الأمر دبره ، قال تعالى ﴿ وقدر فيها أقواتها ﴾ .

– وقدر الشيء هيأه ﴿ إنه فكر وقدر ﴾ .

- والتعظيم ﴿ وما قدروا الله حق قدره ﴾.

- والتضييق ﴿ وأما إذا ما ابتلاه فقدر عليه رزقه ﴾.

شرعا: هو أزه ما من شيء في الأرض ولا في السماء إلا وقدره الله وسجله عنده في اللوح المحفوظ، فلا يقع في هذا الوجود شيء إلا وقد سبق أن قدره الله.

س2: استشهد بآية قرآنية وحديث يوضحان المعني الشرعي للقدر.

ج2: قال تعالى: ﴿ قل لن يصيبنا إلا ما كتب الله لنا هو مولانا وعلى الله فليتوكل المؤمنون ﴾ .

وقال صلى الله عليه وآله وسلم: « واعلم أن الأمة لو اجتمعت على أن ينفعوك بشيء لم ينفعوك إلا بشيء قد كتبه الله لك، وإن اجتمعوا على أن يضروك بشيء لم يضروك إلا بشيء قد كتبه الله عليك، جفت الأقلام وطويت الصحف».

س3: يزعم بعض الناس أن الإيمان بالقدر يعنى أن الإنسان مجبر على القيام بأفعاله ، فبم ترد عليهم ؟

ج3 :1. إن علم الله تعالى لا يجبر العبد على القيام بالعمل؛ لأن الله تعالى علم أنه سيقوم بعمله مختارا.

2. إن العلم بالمستقبل والخبر عنه كالعلم بالماضي والخبر عنه ، ليس له تأثير في وجود المعلوم .

- 3. إن علم الله تعالى لا ينكشف لأحد من الخلق قبل القيام بالعمل ، حتى يحتج به في ترك الأخذ بالأسباب .
- 4. إن بعض الناس يتوصلون عن طريق الأدلة إلي العلم بأن شيئا ما سيحدث كعلم المعلم بنتيجة أحد التلاميذ قبل الامتحان ومع ذلك فلا يقول عاقل إن علم المعلم هو الذي أجبر التلميذ على الرسوب مثلا.
  - 5. لو كان علم الله يجبر الإنسان على القيام بأعماله لبطلت التكاليف الشرعية .

س4: " أفرارا من قدر الله يا عمر ؟ " من قائل العبارة ؟ وما مناسبتها ؟

au ج au: القائل هو: أبو عبيدة بن الجراح

ومناسبتها: عندما خرج عمر بن الخطاب  $\tau$  يريد الشام في طاعون عمواس ، ولما علم بالطاعون وشدة إصابته قرر العودة إلى المدينة بعد أن استشار أصحابه .

س5: ما الوجه الصحيح للإيمان بالقدر كما فهمه الصحابة؟

ج5: الوجه الصحيح للإيمان بالقدر كما فهمه الصحابة: أن الإيمان بالقدر لا يتعارض مع الأخذ بالأسباب والإقبال علي العمل.

س6: علل (أ) علم الله تعالى لا يجبر العبد على القيام بالعمل.

ج: لأن الله تعالي علم أنه سيقوم بعمله مختارا ، لا بدافع معرفته بعلم الله تعالي السابق .

(ب) نهى النبي صلى الله على وآله وسلم أصحابه عن ربط العمل بالقدر .

ج: لأن ربط العمل بالقدر ربط بمجهول ، لا ينتج عنه إلا الكسل والخمول .

س7: ما أثر الإيمان بالقدر علي سلوك الفرد والجماعة ؟

ج7: يدفع المرء علي: 1. الجرأة والإقدام.

- 2. عدم المبالاة بما يعترض طريق المؤمن من مخاطر وصعاب.
  - 3. عدم الجزع مما يصيبه من مرض وموت ونكبات .
    - 4. عدم الغرور بما يناله من نعم وانتصارات.

س8: يدعي الماديون أن الإيمان بالقدر يميت الشعوب. ناقش ذلك.

ج8: هذا كلام باطل؛ لأن القدر عبارة عن علم الله تع الي بما سنكون عليه أحوال الناس، وهذا العلم ليس له تأثير في وجود المعلوم، كما أن علم الله تعالى لا ينكشف لأحد من الخلق قبل القيام بالعمل، وعلى ذلك فلا يجوز للإنسان أن يترك الأخذ بالأسباب ويهمل العمل بحجة الاتكال على علم الله.

# كلمة الشهادة جامعة لأركان الإيمان

س1: ما أركان الإسلام؟

ج1: أركان الإسلام خمسة:

- 1. شهادة أن لا إله إلا الله وأن محمدا رسول الله .
  - 2. إقام الصلاة .
  - 3. إيتاء الزكاة .
  - 4. صوم رمضان .
  - 5. حج البيت من استطاع إليه سبيلا.

س2: عرف الشهادة.

ج2: الشهادة هي الإخبار بالشيء عن علم به واعتقاداً لصحته وثبوته.

س3: ما معني (أشهد أن لا إله إلا الله وأن محمدا رسول الله) ؟

ج3: معني أشهد أن لا إله إلا الله: أقر واعترف مصدقا ومعتقدا اعتقادا جازما أنه لا يستحق العبادة بحق إلا الله وحده لا شربك له .

معني أشهد أن محمدا رسول الله: أقر واعترف مصدقا ومعتقدا اعتقادا جازما بأن محمدا عبد الله ورسوله إلي الناس كافة ، بعثه الله شاهدا ومبشرا ونذيرا ، وداعيا إلى الله بإذنه وسراجا منيرا .

س4: عدد فضائل كلمة الشهادة مع ذكر الدليل عليها.

- هي باب دخول الإسلام . « إنك تأتي قوما من أهل الكتاب، فادعهم إلى شهادة أن لا إله إلا الله وأني رسول الله، في باب دخول الإسلام ... فإن هم أطاعوا لذلك.... »
  - وهي أول شعب الإيمان . « الإيمان بضع وسبعون شعبة، أفضلها قول لا إله إلا الله، وأدناها إماطة الأذى عن الطريق، والحياة شعبة من الإيمان » .
    - وهي ثمن الجنة . « من كان آخر كلامه لا إله إلا الله دخل الجنة » .
- وهي نجاة من النار . سمع النبي صلى الله عليه وآله وسلم مؤذنا يقول أشهد أن لا إله إلا الله فقال : « خرج من النار» .
  - وهي أفضل الذكر. « أفضل الذكر لا إله إلا الله وأفضل الدعاء الحمد لله ».
    - وهي أمان من وحشة القبر وهول المحشر.
- تفتح لقائلها أبواب الجنة. « ما منكم من أحد يتوضأ فيسبغ الوضوء ثم يقول: أشهد أن لا إله إلا الله، وأشهد أن محمداً عبده ورسوله إلا فتحت له أبواب الجنة الثمانية يدخل من أيها شاء ».
- ومن فضائلها أن أهلها وإن دخلوا النار بسبب تقصيرهم في حقوقها فإنه م لا يخلدون فيها بل يخرجون منها . «
   وعزتي وجلالي وكبريائي وعظمتي لأخرجن منها من قال: لا إله إلا الله » .

س5 ماذا تستنتج من توجيه النبي صلى الله عليه وآله وسلم لمعاذ بن جبل  $\tau$  عندما بعثه إلى اليمن بأن يبدأهم بإعلان الشهادة ؟ ج5 : أستنتج أن كلمة الشهادة :

- 1. هي باب دخول الإسلام.
- 2. وهي أول شعب الإيمان.

- 3. أنها تتضمن جميع أصول الإيمان بالله تعالى .
  - 4. تتوقف عليها سائر العبادات الأخرى .
- س6: كلمة الشهادة جامعة لأركان الإيمان الستة. وضح ذلك.
- ج6: كلمة الشهادة تتضمن جميع أصول الإيمان بالله تعالى ، ومن ذلك :
  - 1. الاعتقاد الجازم بأن الله تعالى هو الحق.
  - 2. الاعتقاد الجازم بأن الله واحد لا شريك له .
  - 3. الاعتقاد بأن الله تعالى متصف بكل كمال ومنزه عن كل نقص .
- 4. الاعتقاد بأن جميع المخلوقات إنما أوجدها الله تعالى بقدرته ومشيئته .
- 5. الإيمان بالملائكة، حيث كان جبريل عليه السلام يتنزل بالقرآن علي النبي صلي الله عليه وآله وسلم.
  - 6. الإيمان بكتب الله تعالى التي أنزلها تبين الحق والباطل والخير والشر.
    - 7. الإيمان بأنبياء الله تعالى ورسله .
    - 8. الإيمان باليوم الآخر وما فيه من بعث وحساب وجنة ونار .
      - 9. الإيمان بالقضاء والقدر

س7: ما مضمون الشهادتين ؟

ج7: مضمونهما أن نعبد الله وحده ، وأن نطيع رسوله.

# أهمية الثبات على العقيدة الصحيحة

س1: ما الفرق بين الصبر والثبات؟

ج1: الفرق هو: أن الصبر عام وفي جميع الحالات.

أما الثبات فهو: رد فعل إيجابي نتيجة لحالة طارئة تستهدف عقيدة المرء وفكره.

س2: ما أقسام الصبر ؟

ج2 ينقسم إلي ثلاثة أقسام:

2. صبر عن المعاصى . 3. صبر على البلاء .

1. صبب على الطاعات.

س3: مثل بحادثة واحدة لثبات النبي صلي الله عليه وآله وسلم في دعوته وحادثة أخري لثبات الصحابة.

1. مثال لثبات النبي صلى الله عليه وآله وسلم: عندما قال المشركون لعمه أبي طالب إذا كان يريد مالا أعطيناه ، وإذا كان يريد ملكا ملكا ملكناه علينا ، وإذا كان به مرض طلبنا له أفضل الأطباء ، وكل ذلك ليرجع عن دينه ، ولكن النبي صلى الله عليه وآله وسلم رد عليهم بقولته الشهيرة : « والله يا عم لو وضعوا الشمس في يميني والقمر في يساري على أن أترك هذا الأمر ما تركته حتى يظهره الله أو أهلك دونه ».

2. مثال لثبات الصحابة : عندما أسر المشركون الصحابي خبيب بن عدي ت سأله أحد المشركين أتحب أن محمدا مكانك وأنت سليم معافى في أهلك ؟ فانتفض وصاح في وجهه قائلا: والله ما أحب أن أكون في أهلي ومعي عافية الدنيا ونعيمها ويصاب رسول الله بشوكة !

وخيروه بين الكفر وإطلاق سراحه أو القتل إن بقي علي عقيدته، فثبت au علي عقيدته ؛فقتلوه .

#### : علل 4س

- ( أ ) عدم إكثار الصحابي الجليل خبيب بن عدي au من الصلاة قبل قتله .
  - ج: حتى لا يظن المشركون أنه خائف من الموت.
    - (ب) انتصار العقائد مرهون بالثبات عليها .

ج: لأنه لا يتصور لعقيدة أن تتتصر ، ولا لفكر أن يسود إذا لم يرافق ذلك ثبات وصمود أمام المحن والشدائد .

س5: ما سر ثبات المسلمين على عقيدتهم؟

ج5: السر في ذلك أنها تطبع سلوك المؤمن بها ؛ فيثبت صاحبها كالطود أمام كل المحن والمغريات .

س6: ما فوائد الثبات على العقيدة الصحيحة ؟

- ج6: 1. يعمق ثقة الفرد بنفسه واعتداده بها، ويخلصه من التبعية الأفكار غيره من البشر.
  - 2. يعمق لديه حس الشعور بالمسئولية نحو العقيدة .
  - 3. يحمله على التضحية والبذل من أجل بقاء العقيدة واستمرارها .
    - 4. يكسبه رضا ربه وثوابه، وتقدير الناس واحترامهم.
    - 5. يحفظ المجتمع من الأفكار المنحرفة والعقائد الفاسدة .
      - 6. يصون العقيدة من عوامل التفكك والضياع.
  - 7. يجعل الناس يقبلون على العقيدة وفهمها ومعرفة آثارها الإيجابية في الحياة.

# الشرك وأنواعه

س1: عرف الشرك لغة وشرعا.

ج1: لغة: أن تجعل لله شريكا في ملكه.

شرعا: هو أن يجعل الإنسان لله شريكا في ربوبيته أو ألوهيته ، وهو ضد التوحيد .

س2: من أول من عرف بالشرك ؟

ج2: أول من عرف بالشرك القوم الذين بعُث فيهم نوح عليه السلام ، حيث أقاموا أنصابا لرجال صالحين؛ فنشأ قوم بعدهم فعبدوهم.

س3: من الذي نشر الشرك في جزيرة العرب ؟ وكيف ؟

ج3: أول من نشر الشرك في جزيرة العرب هو : عمرو بن لحي الخزاعي، حيث خرج من مكة إلى الشام فرأي أهلها يعبدون الأصنام، وكان أهل مكة في ذلك الوقت على فطرة التوحيد، فسأل هم عن الأصنام، فقالوا: هذه آلهة نعبدها ، فطلب منه م واحدا فأعطوه صنما يقال له هبل، فقدم به مكة فنصبه وأمر الناس بعبادته وتعظيمه ، فانتشرت بعد ذلك عبادة الأوثان في الجزيرة العربية وتركوا عقيدة التوحيد.

س4: للشرك نوعان . ما هما ؟ اضرب أمثلة لكل نوع .

ج4: 1. الشرك الأكبر: وهو أن يجعل مع الله ربا آخر.

الأمثلة: (1 شرك النصارى الذين قالوا إن الله ثالث ثلاثة. 2 الذين عبدوا العجل من بني إسرائيل. 3 الذين يعبدون الكواكب والأصنام والنجوم والملائكة والجن. 4 شرك الذين يسندون حوادث الخير إلي النور وحوادث الشر إلى الظلام.).

2.الشرك الأصغر: وهو كل وسيلة وذريعة يتطرق بها إلى الشرك الأكبر.

الأمثلة: ( $^{1}$  الرياء.  $^{2}$  الحلف بغير الله بقصد التعظيم.  $^{3}$  قول القائل ما شاء الله وشاء فلان  $^{4}$  أنا داخل على الله وعليك.  $^{5}$  أنا متوكل على الله وعليك )

والصواب أن يقول : م اشاء الله ثم شاء فلان وأنا داخل أو متوك ل على الله ثم عليك ؛ لأن الواو تقتضى التشريك والتسوية وثم للترتيب والتعقيب .

س5: قارن بين الشرك الأكبر والشرك الأصغر.

÷5 ج

| الشرك الأصغر                                       | الشرك الأكبر                            |
|----------------------------------------------------|-----------------------------------------|
| هو كل وسيلة وذريعة يتطرق بها إلي الشرك الأكبر.     | هو أن يجعل مع الله ربا آخر.             |
| لا يخرج من الملة الإسلامية .                       | يخرج من الملة الإسلامية .               |
| من مات عليه فإنه ذنب من الذنوب يغفره الله بالتوبة. | من مات وهو على الشرك الأكبر فلا يغفر له |
| صاحبه غير مخلد في النار                            | ، وصاحبه مخلد في النار أبدا .           |
| لا يحبط إلا العمل الذي قارنه.                      | محبط لجميع الأعمال.                     |

س6: ما الفرق بين الشرك والكفر؟

ج 6: - الشرك: هو دعوة غير الله معه، فالمشرك مؤمن بوجود الله عز وجل ولكنه يجعل معه مثيلا وندا.

- الكفر: هو الستر والجحد فمن أنكر الخالق سبحانه أو أنكر نبيا من الأنبياء أو يوم البعث أو كتابه من الكتب السماوية فهو كافر، وكذلك من أحل محرما أو حرم حلالا.

س7: هل يشترط أن يساوى المشرك ما يدعوه من دون الله بالله من جميع الوجوه؟ وضح إجابتك.

ج7: لا ؛ بل يكون مشركا كل من أثبت لله شريكا، ولو جعله أقل من الله في القدرة والعلم.

س8: عرف الرياء.

ج8: الرياء: هو إظهار العبادة بقصد رؤية الناس لها ، فيثنون على صاحبها .

س 9 : علل :

- (أ) الشرك أعظم أمر يجب الاحتراز منه.
- ج: لأنه أعظم الذنوب ، وهو يحبط الأعمال فلا ينتفع المشرك بعمله .
- (ب) الحياة التي يهيمن عليها الشرك تعافها النفوس الزكية وتأنفها الطبائع الإنسانية .

ج: لأن الشرك يجعل الإنسان عبدا للمخلوق ، ولأنه يقلب الأوضاع فيجعل الحق باطلا والباطل حقا .

### الإيمان والعمل الصالح

س1: علل: جعل الله العمل دليلا على الإيمان وترجمانا له.

ج1: لأن العمل من لوازم الفطرة واستمرار الحياة وبقاء النوع الإنساني كم ا أنه فطرة الله التي فطر الناس عليها .

س2: للناس مذاهب شتي في النظر إلي السعادة ، فبعضهم يظنها في جمع المال ، وآخرون يرونها في الجاه والمركز الاجتماعي ...... وضح رأيك في هذا الاعتقاد مشيرا إلى موقف الإسلام من ذلك .

ج2: الواقع المحسوس ينبئنا أن الإنسان بمجرد حصوله على المال أو المركز أو الجاه يبقي قلقا حائرا ، والدليل على ذلك:

- 1. تقدمت كثير من الدول في مجالات العلوم والصناعة والاكتشافات وريادة الفضاء، واستخراج ما في بطون الأرض من كنوز، ومع ذلك كثرت جرائم الانتحار والمخدرات ولم تتحقق لهم السعادة.
- 2. هناك بعض العقائد والفلسفات التي تركز في نفوس معتنقيها البعد عن الحياة واعتزالها وترك الجد والعمل في الحي اة
   ، فهل تحققت سعادة الأفراد الذين يؤمنون بتلك العقائد ؟

فللسعادة الحقيقية في الإسلام لا تتحقق إلا بالإيمان الكامل بالله تعالى وبالعمل الصالح الذي ينبثق عن ذلك الإيمان.

س3: ما شروط قبول العمل الصالح؟

ج3: 1. النية الخالصة الصادقة التي تريد العمل لله وحده.

الالتزام والتقيد بالشرع في كل عمل يقوم به الإنسان.

س4: متي يعتبر العمل عبادة ؟ مع ذكر الدليل.

ج4: إذا ابتغي به وجه الله ؛ لقوله صلى الله عليه وآله وسلم « إن الله يحب إذا عمل أحدكم عملاً أن يتقنه »

س 5 : علل : (أ) الإسلام يعد العمل عبادة .

ج: نظرا لذلك الرباط الوثيق بين الإيمان والعمل الصالح.

(ب) ما من نبي إلا ورعي الغنم.

ج: لأنه يعلم الصبر والرحمة، كما يعلم الإنسان عدم احتقار العمل مهما كان بسيطا طالما كان شريفا ونافعا.

س6: الإسلام يعتبر العمل عبادة. بين كيف انعكست نظرة الإسلام للعمل على الصحابة رضوان الله عليهم ومن قدوتهم في ذلك

٩

ج6: انعكست هذه النظرة على الصحابة بأن كان للئل واحد منهم عمل وحرفة اشتهر بها:

- أبو بكر الصديق  $\tau$  عنه كان بزازا ( بائع ثياب ).
  - عثمان τ كان تاجرا.
  - كان سعد بن أبى وقاص r يصنع النبال.
    - كان المهلب بن أبي صفرة 7 بستانيا.

وهكذا كان لكل واحد من صحابته صلى الله عليه وآله وسلم عمل يؤديه .

وقدوتهم في ذلك أنبياء الله كانوا يعملون فقد كان:

- ⇒ داود علیه السلام صانع دروع.
  - ك ونوح عليه السلام نجارا.
- ⇒ وما من نبي إلا وقد رعى الغنم.

س7: للعمل مفهومان مطلق ومقيد . فما المقصود بهما ؟

ج 7 : المطلق : هو الذي يشمل الدعوة إلي الله تعالى والجهاد في سبيله والإنفاق من أجل مرضاته .

المقيد : هو الجهد الفكري أو العضلي ، زراعيا كان أو صناعيا أو تجاريا أو غير ذلك .

س8: حدد الإسلام أعمالا يجوز للمسلم ممارستها ، وأعمال أخري لا يجوز له ممارستها اذكر أربعة من كل نوع .

ج8: الأعمال التي يجوز للمسلم ممارستها:

- العمل بأجر لدي الآخرين.
  - الزراعة.

الأعمال التي لا يجوز للمسلم ممارستها:

- السحر .
- الشعوذة .

• البانصيب .

• الصناعة.

التجارة .

• تعاطى الربا .

س9: في إطار نتظيم العمل في الإسلام قرر الإسلام للعامل حقوقا وألزمه بواجبات . وضحها .

ج9: حقوق العامل في الإسلام:

- 1. قرر له الأجر العادل .
- 3. دفع الأجر دون مماطلة .

واجبات العامل في الإسلام:

- الإخلاص في العمل .
  - الدقة فيه .

- 2. الرفق به وكفالته عند العجز .
  - 4. رعابته صحبا .
  - الأمانة في ممارسته.
- التفقه في الدين لمعرفة الحلال والحرام.

# الإيمان والمسئولية

س1: لماذا مسئولية الإنسان من بين سائر المخلوقات، مسئولية مختلفة ؟ مع الاستدلال على ما تقول.

ج1: لأنه يستطيع القيام بها إلى أقصى ما تؤهله له قدراته واستعداداته، فيسعد بذلك، كما يمكنه أن يتهاون فيها ولا يؤديها كاملة، فيظلم نفسه ومجتمعه.

وقد أشار الله عز وجل إلى هذه المعاني جميعها في قوله ﴿ إِنَّا عَرَضْنَا الْأَمَانَةَ عَلَى السَّمَاوَاتِ وَالأَ رْضِ وَالْجِبَالِ فَأَبَيْنَ أَن يَحْمِلْنَهَا وَأَشْفَقْنَ مِنْهَا وَحَمَلَهَا الإِنسَانُ إِنَّهُ كَانَ ظَلُوماً جَهُولاً [الأحزاب: 72] ﴾.

س2: للمسئولية صور عديدة اذكر بعضاً منها.

ج2: منها: 1. مسئولية الحاكم في الرعية. 2. مسئولية الزوجين (الوالدين) في الأسرة. 3. مسئولية الموظف في عمله.

س3 : تعد مسئولية الحاكم من أعظم المسئوليات وأضخمها في المجتمع . وضح ذلك .

ج3: 1. فهو مسئول عن توجيه المجتمع بالإسلام.

2. محاربة التيارات الإلحادية والفكرية المنحرفة .

3. مسئول عن إقامة شعائر الإسلام وتطبيق مبادئه وحدوده .

إقامة العدل ورعايته بين جميع أفراد المجتمع .

5. العمل على إشاعة الأمن والاستقرار في الرعية .

6. نشر العلم وتعميم مؤسساته ، ومحاربة الجهل .

7. تأمين العمل الكريم لكل مواطن ، ورعاية حقوق الناس علي اختلاف أديانهم ونزعاتهم .

س4: ماذا اشترط الإسلام في الحاكم؟

ج4: اشترط الإسلام في الحاكم أن يكون:

- مؤمنا صادقا في إيمانه.

قويا في دينه وإدارته لدفة الأمور.

- شفيقا بأمته.

- حريصا على ما ينفعها.

س5: بماذا بشر النبي صلى الله عليه وآله وسلم الحاكم ذو الصفات السابقة؟

ج5: بأنه على منبر من نور يوم القيامة « إن المقسطين عند الله على منابر من نور، الذين يعدلون في حكمهم وماولوا ».

س6: ماذا يترتب على الحاكم إذا أخل بمسئولياته تجاه أمته:

فلم يقم الحكم على أساس من العدل والشورى؟.

- أو لم يهتم بأمور المسلمين، والدعوة إلى الله؟.

- أو مات وهو غاش لرعيته؟.

ج 6: فإنه يستحق غضب الله، وحرمانه من الجنة، قال صلى الله عليه وآله وسلم « ما من عبد يسترعيه الله رعية، يموت يوم يموت وهو غاش لرعيته إلا حرم الله عليه الجنة ».

- س7: علل: مسئولية الحاكم في الإسلام مسئولية إيمانية.
- ج7: لأن الإيمان هو الموجه لهذه المسئولية ، فلا سلطان على الحاكم سوي سلطان الله عز وجل .
  - س8: ما المسئولية الأولى للوالدين في الأسرة ؟
- ج8: علي أن يختار الزوج المرأة الصالحة ، وعلي الزوجة ألا تقبل إلا الزوج الكفء الذي عرف بالخلق والدين
  - س9: حدد مسئوليات الوالدين في الأسرة كما حددها الإسلام.
    - ج9: 1. الاحترام المتبادل بين الزوجين .
    - 2. الاهتمام بتربية الأولاد وتتشئتهم تتشئة صالحة .
      - 3 . الإنفاق على الأسرة والنتام الاعتدال فيه .
    - 4. التشاور بين الزوجين وتبادل الآراء واحترامها .
  - 5. المحافظة علي سمعة الأسرة ، فلا يفشيان أسرارهما .
    - 6. التعاون بين الزوجين في إدارة شئون الأسرة .
      - س10: ما مسئولية الموظف في عمله ؟
      - ج10: 1. معاملة الناس معاملة طية .
        - 2. المحافظة على حقوقهم.
          - 3. دقة العمل وانجازه .
      - التزام العفة والنزاهة في وظيفته.
- س11: علل: شدد الإسلام على ضرورة إسناد الوظائف إلي المؤهلين لها ، والقادرين على تحمل مسئولياتها ، وأبعد عنها من ليس كفء لها .
  - ج11: لأن الموظف إذا لم يقم بعمله وفق ما أمره به الإسلام فإن حقوق الناس ومصالحهم تتعرض للخطر وربما للضياع ، كما أن استغلال الموظف لوظيفته يسيء إلي المصالح العامة للأمة فتضطرب الأمور بدلا من أن تستقر.
    - س12: مثل بحادثة تدل على دقة الرسول صلى الله عليه وآله وسلم في متابعة موظفي الدولة الإسلامية في عهده.
- ج12: ثبت أنه صلى الله عليه وآله وسلم عين رجلا من قبيلة الأزد ؛ ليجمع أموال الزكاة من قبيلة بني سليم ، فلما جاء الرجل إلي الرسول الرسول قدم ما جمعه وأخر قسما لنفسه وقال هذية أهديت إلي ، فتأثر الرسول صلى الله عليه وآله وسلم وقال « فهلا جلست في بيت أبيك وأمك حتى تأتيك هديتك إن كنت صادقا »
  - س13: مثل بموقف من سيرة الصحابة ψ يدل علي محاسبتهم لعمالهم كما فعل الرسول صلى الله عليه وآله وسلم .
- ج13: حاسب عمر  $\tau$  ولده عبد الله، وأخذ ربحه ووضعه في بيت مال المسلمين ؛ مخافة أن يكون لولايته أمور المسلمين أثر في زيادة ربحه.

# الإيمان والجهاد

س1: عرف الجهاد لغة وشرعا.

ج1: لغة: مأخوذ من ( الجَهد ) بفتح الجيم بمعنى المشقة ، لما فيه منها .

أو : مأخوذ من ( الجُهد ) بضم الجيم بمعنى الطاقة لأن المجاهد يبذل طاقته في دفع ومقاتلة الأعداء .

شرعا: هو استفراغ الوسع والطاقة في مدافعة الأعداء وقتالهم؛ لكي نقيم حياتنا علي هذه الأرض على النظام الإسلامي، تتفيذا لأمر الله وتطبيقا لشريعته.

س2: متى فرض الله الجهاد ؟ وما حكمه الشرعى ؟

ج2: فرض الله الجهاد على المسلمين في الهنة 2ه.

حكمه الشرعي: أنه فرض كفاية، ويكون فرض عين في الحالات الآتية:

- 1. أن يحضر المكلف صف القتال ؛ لقوله تعالى : ﴿ يأيها الذين آمنوا إذا لقيتم الذين كفروا زحفا فلا تولوهم الأدبار ﴾.
  - 2. إذا هجم العدو على الهلد الذي يقيم فيه ، لقوله تعالى: ﴿ يأيها الذين آمنوا قاتلو الذين يلونكم من الكفار ﴾.
- 3. إذا دعاه الحاكم للانضمام لصفوف المقاتلين ، أو سمع الدعوة للجهاد ، قال تعالى : ﴿ يأيها الذين آمنوا أطيعوا الله وأطيعوا الرسول وأولى الأمر منكم ﴾ .

س3: للجهاد في الإسلام أهداف معينة وأسباب خاصة . اذكرها .

ج3: 1. تبليغ دعوة الله إلى الناس وتأمين وصولها إليهم دون عائق.

2. الدفاع عن النفس والعرض والمال والأمة عند الاعتداء عليها .

س4: ما العلاقة بين الجهاد والإيمان؟

ج4: 1. الجهاد مقتضي من مقتضيات الإيمان.

2. الجهاد علامة الإيمان الصادق.

3. الجهاد شرط لتمام الإيمان وكماله .

4. الجهاد وقاية للإيمان من الضعف وغذاء وتتمية له .

س5: للجهاد فضل عظيم في الإسلام. دلل علي ذلك بحديث شريف وآية قرآنية.

ج5: الحديث الشريف: قال صلى الله عليه وآله وسلم: « من اغبرت قدماه في سبيل الله حرمه الله على النار ». الآية القرآنية: قال تعالى: ﴿ إن الله اشتري من المؤمنين أنفسهم وأموالهم بأن لهم الجنة يقاتلون في سبيل الله فيقتلون ويقتلون ﴾

س6: الجهاد كما قرره الإسلام أنواع ما هي ؟

ج6: أنواع الجهاد:

- 1. جهاد النفس، ويكون بقهر النفس علي التحلي بالفضائل والتخلي عن الرذائل، وتعلم أمور الدين والعمل بأحكام الشريعة. ومن أنواع جهاد النفس:
  - جهادها علي التعلم .
  - جهادها علي العمل.
  - جهادها علي الدعوة في سبيل الله .
  - جهادها علي الصبر علي مشاق الدعوة .

- 2. جهاد الشيطان: ويتحقق بدفع ما يأتي به من الشبهات وما يزينه من الشهوات ، وما يحدثه من وساوس.
  - 3. جهاد الكفار: وهو أسمى درجات الجهاد وأرقاها .
  - 4. جهاد المنافقين: وهم أخطر من غيرهم على دعوة الإسلام، ودولة المسلمين.
- 5. جهاد الظالمين والفاسقين: ويكون باليد، ثم باللسان، ثم بالقلب أو ما يسمى الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر.

#### : علل ت

- (أ) جهاد الكفار أسمي درجات الجهاد وأرقاها .
  - ج: لأنه يكون بالنفس والمال واللسان.
- (ب) المنافقون أخطر من غيرهم على دعوة الإسلام، ودولة المسلمين.
- ج: لخبث أساليبهم ووصولهم إلي مواقع بين صفوف المسلمين .
  - (ج) حذر الإسلام من ترك الجهاد أو إهماله.
  - ج: لأن به حياة الأمة ، وإقامة الدين ، وإعلاء كلمة الله .

# أثر الإيمان في تربية الفرد والمجتمع

- س1: ما أثر العقيدة الإسلامية ( الإيمان ) في تربية الفرد ؟
- ج1: 1. الإيمان يجعل الفرد يحس بقيهته في الحياة ، ودوره الذي هيأه الله تعالى له .
  - 2. يحقق للفرد الطمأنينة النفسية والاتزان العاطفي الوجداني .
    - 3. يحمل الفرد على التحلي بالأخلاق الفاضلة .
- 4. الإيمان يعمل على تحرير النفس الإنسانية من الخوف على الرزق والأجل.
  - يكفل الإيمان للمسلم عزة النفس واستعلاءها على كل مغريات الحياة .
    - س2: ما أثر الإيمان في تكوين المجتمع وتربيته ؟
    - ج 2: 1. الإيمان يجعل من المجتمع الإسلامي مجتمعا ذا رسالة .
      - يحرر المجتمع من الخضوع للأفكار والعقائد الزائفة .
      - يقيم الإيمان مجتمعا قويا متماسكا، ومتكاملا متعاونا.
- 4. يوجد الإيمان مجتمع الفضيلة القائم على العفة والطهر والنقاء في باطنه .
  - 5. يقضي على الفوارق الطبقية فيه.

وللمزيد يسرنا تواصلكم معنا عبر البريد الإلكتروني الخاص بالقسم: aldeen.al-5alid@hotmail.com